
el faro del progreso
Pilar Quinteros



el
 f

a
ro

 d
el

 p
ro

g
re

so
20

17
G

al
er

ía
 G

ab
ri

el
a 

M
is

tr
al

el faro del progreso
Pilar Quinteros



el faro del progreso
Pilar Quinteros





el faro del progreso
Pilar Quinteros





































apostilla a las imágenes de pilar quinteros | Vemos una gran piedra en el 
campo y sentimos una  fuerza vertical que se yergue potentemente sobre el horizonte: 
Un menhir. Como otras marcas, esta constituye sólidamente una evidencia de la que 
no sabemos cuál es su significado, pero nos asombra porque nos permite viajar como 
si cruzáramos, de una dimensión a otra, por un portal. Proyectamos sobre esa roca, 
peculiarmente dispuesta y formada, una obra, es decir, el hecho de que algo hubo sido 
realizado por un semejante y, allí, comprendemos su sentido más profundo: que frente 
a lo patente captamos una ausencia. Estas formas visibles nos devuelven a la cuestión 
que trasciende a toda obra de arte y que radica en su distintiva potencia exhibitoria: 
que la capacidad de ver aquello que no está presente sería la condición estructural para 
todo imaginar.

Más que cualquiera de sus posibles significaciones convencionalmente establecidas 
o por establecer, la fuerza de la obra de Pilar Quinteros es primordialmente 
imaginaria porque consiste en volver a ponernos en esa relación con lo faltante. 
En otros términos, con aquello que al ausentarse se resiste a ser dicho o reprimido 
por las acostumbradas fórmulas lingüísticas de aquellos que presuponen imponer 
el significado como la interfaz entre el sujeto y la obra al mediar, entre esta y el 
espectador, la distinción de las palabras. 

Warning: ¡Las llamadas estrategias de mediación suponen la esterilización del arte! 
Hoy, a la amenaza que constituyen la política cultural y el mercantilismo del arte para 
la experimentación artística, y que Francois Lyotard destacaba enfáticamente en 1980, 
se suman con toda certeza las llamadas estrategias de mediación (o el pauteo del arte).  
Aquí decimos: el arte no necesita de mediadores, porque es el arte mismo el medio del 
arte, todo lo demás es un malentendido y mero excedente, no coeficiente.

Las ruinas, los vestigios, escombros, las piedras, los sitios eriazos,  las sombras 
fotográficas de los edificios y monumentos desaparecidos, todo lo derruido en la 
ciudad por la sed demoledora del mercadeo de la vivienda1 y, además, por una cultura 
de la destrucción de lo que le es propio, impactan la sensibilidad y la consciencia 
fantásticamente imaginaria de Pilar Quinteros. Frente a la pérdida y la desaparición, 

a través de la reelaboración estética de muchas de sus impresiones, Pilar restituye 
y rehabilita,  implícitamente, la cuestión de que el sentido de la obra de arte resulta 
esencialmente de la capacidad y actividad imaginativa del sujeto mismo. ¿Qué sería 
del sentido de las formulaciones artísticas si no fuésemos capaces de completar lo 
faltante según nuestras propias facultades? ¿Qué hay de la ausencia sin evocación? 
Respondemos que simplemente no aparecería, pues no hay evocación sin ausencia, 
ni ausencia sin evocación. 

Pilar juega con haber sido y ser arqueóloga trazando sus líneas con lápices, tira 
líneas Sharpie, tip-top, mouse y tijeras. Con barro, carpas, sogas, plásticos y cemento, 
Quinteros dibuja y edifica una nueva óptica para mostrar al espectador que ver es 
elaborar y que el arte no es otra cosa que transfigurar directamente la imaginación 
con las manos y el color, el papel y el cartón, con cola fría y Agorex. Con yeso, 
corchetes y videos, entre figuras y fondos, teclados y pantallas, nos invita a viajar 
por una carretera imaginaria, un paisaje cuyo cielo se descubre según un arcoíris de 
colores en el que nos podríamos reencontrar con Alfredo Helsby o Magdalena Atria. 

Como auténtica artista, Pilar Quinteros busca y escarba sus imágenes y las de 
otros artistas de diferentes tiempos y culturas. Las imágenes son dialécticas y 
transhistóricas. Ahora desenterró algunas del arquitecto Désiré Despradelle y halló 
el dibujo de un monumento glorioso (Beacon of progress) imaginado en 1899 para 
haber sido construido en la ciudad de Chicago en E.E.U.U. Nunca se construyó 
(porque quizá nunca hubiese sido factible), pero de cuya altura imaginamos que, 
al juzgar por los dibujos, debía alejarse en las nubes. Estos hallazgos de proyectos 
imposibles arden en su imaginación porque, entre otras razones, lo utópico pero 
imaginable, es decir, lo que a través del arte es posible, contribuye a la amplificación 
de nuestra sensibilidad estética al permitirnos ver algo más allá de lo real, lo irreal o 
imaginario que visible supera y nos libera de los modismos y discursivismos, de los 
curadurismos e  historicismos, de los criticismos y de todos los ismos precedentes 
y/o contingentes.

rodrigo galecio
septiembre, 20171 ¡Y la vida!



constanza alarcón tennen
noviembre, 2017 

Me pregunto por lo que significa un hito. Me pregunto por el interés de Pilar por 
observar las huellas de la humanidad, o al menos el deseo de perpetuidad intrínseco 
en esas huellas o de los proyectos fallidos que parecen fascinarle. Me pregunto por 
esto ya que es un deseo binario: por un lado, desde el presente mirando al pasado, 
es el deseo por comprender quienes o qué hubo antes, y por otro lado, desde el 
presente mirando al futuro, el deseo de permanecer o no ser olvidado (¿una ficción 
de continuidad quizás?).

Ambos deseos son de cierta manera inútiles; mirar al pasado sólo te garantiza 
una versión pequeña y parcial de este, que luego se agranda y rellena para parecer 
coherente. Mirar al futuro, salvo por, ojalá, cierta responsabilidad medioambiental 
y darle rienda suelta a la imaginación, es una tarea demasiado incierta como para 
pretender que tenemos algo que hacer al respecto. Me da la impresión de que el 
quehacer de Pilar se desbinariza; ni mira el pasado para comprenderlo ni piensa el 
futuro para hacer algo al respecto, más bien se mueve en una dimensión paralela, 
donde un proyecto no realizado se vuelve historia y donde las cosas se reconstruyen, 
pliegan, guardan, documentan, vuelven a romperse, vuelven a narrarse. 

Andar saltando entre pasado, presente y futuro, quebrar los límites de lo que es 
proyecto y lo que se concreta, y colapsar en un espacio referencias de múltiples 
naturalezas, es para mí la habilidad más evidente en la obra de Pilar. Pareciese haber 
en su práctica un actuar desprejuiciado y valiente, calmado pero entusiasta, que se 
vuelve refrescante a los ojos de quien encuentra su trabajo. 

Quiero escribir desde ese desprejuicio porque sería mentiroso de mi parte escribir 
desde otro lado. El trabajo me lleva a hacer asociaciones que no puedo evitar y que 
me permiten establecer un vínculo muy fuerte entre mi experiencia del mundo y la 
obra misma (yo como un individuo cualquiera porque presumo que este impulso 
por ver libremente, le sucederá a otros también al enfrentar la muestra de Pilar). 
 

Cuando entré a la sala donde está el Faro del Progreso automáticamente se me vino a 
la cabeza Space is the Place del músico e ícono Afrofuturista Sun-Ra1.

Afrofuturismo2 y la obra de Pilar no tienen nada que ver en principio. Sin embargo 
me voy a dar la libertad de cruzar ciertas cosas porque creo puede existir un encuentro 
donde el poder en la forma de mirar el pasado resulta clave. La pregunta implicada en 
la noción de Afrofuturismo es dolorosa. ¿Cómo pensar el futuro cuando el pasado ha 
sido arrancado (en referencia a la historia de la diáspora africana) y cuando lo que se 
ha registrado no es suficiente para construir una historia autónoma? 

El poder aquí reside en crear la ficción, la ciencia ficción de un futuro a través del cual 
se retoma y reclama el pasado arrancado. Me pregunto entonces , ¿porqué la obra de 
pilar me hizo sonar a Sun Ra en la cabeza? ¿Qué de la pregunta Afrofuturista veo en 
su trabajo también? Me atrevo a proponer que la respuesta a esto se encuentra en el 
choque entre las elecciones materiales, el revivir (desde la interpretación) un proyecto 
fantasma, y la forma crítica al ver modelos e ideales modernos europeos. 

El faro que Pilar observa y luego construye es entrópico a la Smithson en la medida 
en que se convierte en remanente de una historia que nunca sucedió. Es la ruina de un 
pasado fantasma, en realidad, al menos el objeto que la artista construye, es un cuerpo 
sin pasado pero que sin embargo, y pese al cambio de escala y lenguaje, se mantiene 
atado a su modelo original, y de alguna manera grita "a mí no me construyeron". 

Quizás el vínculo más fuerte que veo entre la obra de Pilar y la ideología detrás del 
Afrofuturismo es la relación con un pasado quebrado. Si los autores Afrofuturistas 

1 Sun Ra fue un músico, artista, poeta 
y pensador afroamericano, pionero del 
movimiento Afrofuturista. A lo largo de su 
carrera e inicialmente desde el Jazz, elaboró 
un repertorio y estética donde se amalgama 
una visión futurista con la cultura negra 
diaspórica, convirtiéndose en pilar de la 
elaboración de identidad autónoma de la 
cultura afroamericana contemporánea. 

2 "La ficción especulativa que trata temas 
afroamercianos y apunta a inquietudes 
afroamericanas en el contexto de la 
tecnocultura del siglo XX —y en general la 
significación afroamericana que se apropia 
de imagines de la tecnología y un futuro 
mejorado a través de prótesis— puede ser 
referida como Afrofuturismo". 
Mark Dery, Black to the Future. Duke 
University Press, 1994. 

Traducción de la autora. El original dice: 
“Speculative fiction that treats African-

American themes and addresses African-
American concerns in the context of 
twentieth century technoculture –and, more 
generally, African-American signification 
that appropriates images of technology 
and a prosthetically enhanced future– 
might, for want of a better term, be called 
Afrofuturism.”



biografías

pilar quinteros | (Santiago 
de Chile, 1988). Licenciada en 
Arte de la Pontificia Universidad 
Católica de Chile (2011). 
Ganadora de la beca Jean-Claude 
Reynal 2012 (France Foundation 
y la Escuela de Bellas Artes de 
Bordeaux) para artistas cuya 
producción plástica considera 
el papel como un material 
fundamental. Obtuvo el tercer 
lugar de Beca de Arte CCU 2013 
(Santiago, Chile), fue finalista 
de Future Generation Art Prize 
2014 (PinchukArtCentre, Kiev, 
Ucrania) y mención honrosa en 
la 31º Bienal de Artes Gráficas de 
Liubliana, Eslovenia.
Ha exhibido su trabajo en lugares 
como el Museo Nacional de Bellas 
Artes (11º Bienal de Artes Mediales, 
Santiago, Chile, 2013), Museo de 
Arte Contemporáneo (Santiago, 
Chile, 2010), PinchukArtCentre 
(Kiev, Ucrania, 2014), Carlos/
Ishikawa Gallery (London,UK), 
31º Bienal de Artes Gráficas - Over 
You-You (Liubliana, Eslovenia), 
32º Bienal de São Paulo - Incerteza 
Viva (São Paulo - Brasil), Galería 
Leme (São Paulo - Brasil) y 
2017 California-Pacific Triennial - 
Building as Ever (Newport Beach, 
California, USA).
Co-fundadora y miembro 
activo del Colectivo de Arte 
MICH (Museo Internacional de 
Chile), un grupo de amigos que 
desde el 2010 está dedicado 
a generar proyectos de arte 
desde la práctica del dibujo. 

elaboraron la construcción de un futuro desde la ciencia ficción como una posibilidad 
de retomar el pasado quitado, lo que hace la obra de Pilar es trabajar con un pasado 
(desde el proyecto irrealizado) que nunca fue nuestro, o que al menos fue importado 
desde los estatutos de modernidad ideológica que, a mi juicio, nunca han cuajado 
realmente con la experiencia local. Son pasados ausentes o impostados, pero a fin 
de cuentas pasados rotos, que si no se reelaboran penan, y si penan se mitifican. 
La noción arquitectónica que Pilar observa (en este caso como construcción nunca 
realizada) al ser construida desprende en el aire una sensación no sólo de aspiración 
de futuro sino también de necesidad de reelaborar. Reelaborar al punto de hacerlo 
nuestro. ¿Y nuestro por que? Porque en esa escisión chocan las ideologías de 
progreso occidental con la experiencia primaria del territorio y del contexto 
histórico local. 

Cuando choca el imaginario del proyecto progresista con la experiencia del paisaje 
chileno, la obra de Pilar se vuelve compleja. Compleja porque entiende que en ese 
choque nos movemos y orbitamos el mundo. La nostalgia (¿es nostalgia?) por lo 
no llevado a cabo, colapsado con el paisaje que alguna vez fue indómito (el video 
en la exhibición en cuestión que muestra el trayecto a pie entre Puerto Montt y 
Ensenada habla de esa búsqueda) resulta en una pregunta que vinculo a la intrínseca 
del Afrofuturismo. ¿Cómo se elabora el presente y futuro cuando el pasado no 
es nuestro? ¿Cómo se arma contenido al reclamar la existencia de un proyecto no 
realizado pero descontextualizado y rearmado acá, en Chile y con cartón? Sólo me 
queda pensar que si reconocemos las imágenes y espíritus modernos y occidentales 
como fracturas en nuestra historia, entonces caminar por un paisaje domesticado y 
chocarlo con la reconstrucción que realiza Pilar es un método de pensar el futuro, 
nuestro y asumiendo la lejanía. 

La linealidad del tiempo histórico (construcción a fin de cuentas) no cabe aquí. Me 
gusta pensar que en las esculturas de Pilar podemos saltarnos eso y pensar en un 
universo paralelo donde todos estos monumentos, edificios y proyectos tienen una 
existencia tan sólida como si hubiesen permanecido (o existido del todo), no porque 
merezcan sobrevivir, sino porque su ausencia es fuerte. En la dimensión paralela que 
elabora Pilar los monumentos y edificios de levantan, asientan y existen, aunque sea 
una existencia frágil, temporal, de cartón y pegamento. 

Han presentado su trabajo en 
ArteBA (Buenos Aires, Argentina, 
2012); Casa de las Américas (La 
Habana, Cuba, 2013), Museo 
de Arte Contemporáneo (MAC) 
(Santiago, Chile, 2016) y el Centro 
de Arte Contemporáneo Cerrillos 
(Santiago, Chile, 2017)

rodrigo galecia | (Santiago de 
Chile, 1972). Estudió Licenciatura 
en Artes en la Escuela de 
Arte de la PUC donde hoy es 
profesor. Además, ha realizado 
dos maestrías, en arte y en 
filosofía de la imagen. Su obra 
gira en torno al arte de la pintura 
y el color. Cartoon, su última 
exposición, la hizo en Galería 
Técnica en 2017.

constanza alarcón tennen | 
(Santiago de Chile, 1986) es una 
artista multidisciplinaria. 
Su trabajo varía entre 
instalaciones sonoras, videos 
y esculturas, entre otros.
El año 2009 se graduó de 
la Licenciatura en Arte de la 
Universidad Católica de Chile 
y el 2015 de un MFA de la 
Universidad de Yale. 
Su trabajo ha sido exhibido 
internacionalmente en 
proyecciones de video y 
muestras colectivas e 
individuales, en instancias como 
la 13a Bienal de Artes Mediales 
(Chile), el Museo de los Sures 
(Brooklyn, NY), el Instituto 
Cervantes (NYC), The Chimney 
(Brooklyn, NY), Die Ecke (Chile) 
y en el Museo del Bronx, 
(Bronx, NY). 

Ha recibido la beca CONICYT, 
el FONDART de creación del 
CNCA el año 2012 y el premio 
Susan H. Whedon Award for 
outstanding student in Sculpture 
al graduarse del magíster en 
Escultura de la Universidad 
de Yale.
Constanza es una de las 
fundadoras del colectivo
Grupo < >, una organización de 
artistas dedicadas a promover 
la obra de mujeres en el 
continente Americano, y 
recientemente participó como 
artista en residencia en el 
programa AIM del Museo del 
Bronx en Nueva York.
Además de su práctica artística, 
ha escrito para publicaciones 
como O1 Magazine vol. I, Precog 
Magazine vol. II, CLANCCO Art 
and Law Blog y curó el ciclo de 
video Ojo transamericano 
en Parsons, NYC.
Constanza vive y trabaja 
en Santiago.





a note on the images of 
pilar quinteros

We see a massive stone in the 
countryside and feel a vertical 
force rising powerfully over the 
horizon: a menhir. Like other 
marks, this one constitutes solid 
evidence of something whose 
meaning is unclear to us, and 
surprises us because it allows us 
to travel as if passing from one 
dimension to another, through 
a portal. We project onto that 
stone, peculiarly positioned and 
shaped, a work of art—in other 
words, because something was 
carried out by someone like us, 
there, we understand its deeper 
meaning: standing squarely in 
front of something obvious, we 
sense an absence. These visible 
forms bring us back to the issue 
common to all works of art, one 
that resides in art’s distinctive 
exhibitory force: that the ability 
to see what is not present is the 
structural condition for all acts 
of imagination.

Beyond any and all the 
possible meanings, whether 
conventionally established or 
soon-to-be established, that may 
be ascribed to Pilar Quinteros’ 
work, its strength is essentially 
imaginary because its objective 
is always to put us in contact 
with what is missing. In other 
words, in contact with those 
things that, when absent, resist 
being spoken or repressed by the 
usual linguistic formulas of those 

who presuppose the imposition 
of the signified as the interface 
between the subject and the 
work, when the distinction of 
words mediates between the 
work and the viewer.

Warning: the so-called 
strategies of mediation signify 
the sterilization of art! Today, 
in response to the threat 
that cultural policies and the 
commercialization of art pose 
for artistic experimentation, 
and that François Lyotard 
emphatically noted in 1980, 
we now have, most certainly, 
“mediation strategies” (or the 
blueprinting of art). Here, we 
declare that art does not need 
mediators, because art itself is 
the medium of art. Everything 
else is misunderstanding and 
excess, not a coefficient.

Ruins, vestiges, rubble, stones, 
wastelands, photographic 
shadows of bygone buildings 
and monuments—everything 
that has been demolished in the 
city by the destructive thirst of 
the commercialization of the 
housing market and a culture 
that destroys what belongs to 
it, shock the sensibilities and 
the fantastically imaginative 
conscience of Pilar Quinteros. 
Loss and disappearance prompt 
Pilar to embark on an aesthetic 
re-elaboration of many of her 
impressions, and in this process 
she restores and rehabilitates, 
implicitly, the notion that 
the meaning of a work of art 

emerges, essentially, from the 
subject’s imaginative activity 
and capacity. What would be 
the point of artistic formulations 
if we were not able to use our 
own faculties to complete what 
is missing? What happens 
to absence when there is no 
evocation? We would say that 
it simply would not appear, 
because there is no such thing 
as evocation without absence, or 
absence without evocation.

Pilar plays with the fact of 
being and having been an 
archaeologist, sketching out 
lines with pencils, and drawing 
them with a Sharpie, tip-top, 
mouse and scissors. With clay, 
tents, rope, plastic and cement, 
Quinteros draws and builds a 
new perspective to show viewers 
that seeing is also producing, 
and art is nothing other than 
the direct transfiguration of the 
imagination through hands, 
color, paper and cardboard, with 
carpenter’s glue and Agorex 
adhesive. With plaster, staples 
and videos, between figures and 
backgrounds, keyboards and 
screens, she invites us to take 
a journey down an imaginary 
road, a landscape whose sky 
is revealed through a rainbow 
of colors in which we might 
run into artists such as Alfredo 
Helsby or Magdalena Atria.

As all authentic artists do, 
Pilar Quinteros searches for 
and rummages through her 
own images as well as those of 

other artists from diverse eras 
and cultures. Her images are 
dialectical and transhistorical. 
She has now unearthed some 
images of the architect Désiré 
Despradelle, and found the 
1899 drawing of a glorious 
monument (Beacon of Progress), 
which had been intended for 
construction in Chicago, but was 
never built, possibly because 
it wasn’t feasible. From the 
projected height we can see 

in the drawings, it seems that 
it would have soared far up 
into the clouds. These kinds 
of discoveries, of impossible 
projects, set Pilar’s imagination 
on fire because, among 
other things, the utopian but 
imaginable, or what is possible 
through art, helps amplify 
our aesthetic sensibility by 
allowing us to see something 
beyond what is real: the unreal 
or imaginary that, when visible, 
exceeds and frees us from so 
many isms of fashion, discourse, 

and curatorship, as well as 
historicism and criticism and all 
the isms that may be precursors, 
successors, and annexations 
of these. 

rodrigo galecio
september 2017



constanza alarcón tennen
november, 2017 |

I wonder about the meaning of 
the term “milestone.” I wonder 
about Pilar’s interest in studying 
the traces of humanity, or at 
least the desire of intrinsic 
perpetuity in those traces and 
in the unrealized projects that 
seem to fascinate her. I wonder 
about this because it is a binary 
desire: on the one hand, from the 
present looking back on the past, 
it is the desire to understand who 
or what came before us. And on 
the other hand, from the present 
looking forward toward the 
future, it is the desire to remain, 
or not to be forgotten (perhaps 
a fiction of continuity?). Both 
desires are, in a way, useless: 
gazing at the past can only give 
you a small and partial version of 
it, which then grows and fills out 
in order to seem coherent. With 
the exception of certain kinds 
of environmental responsibility 
or imaginative thinking, looking 
toward the future is such 
an imprecise task that it is 
impossible to think that we can 
actually do anything about it. 
My impression is that Pilar’s 
practice is about de-binarization: 
rather than looking to the past to 
understand it or pondering the 

future in order to do something 
about it, Pilar’s work seems to 
move in a parallel dimension, 
where an unfinished project 
becomes history and where 
things are rebuilt, folded, saved, 
documented, broken again and, 
finally, retold.

For me, the most salient aspect 
of Pilar’s work is her ability to 
leap between past, present and 
future; to defy the boundaries 
between what is a proposal and 
what is actually executed; and to 
collapse multiple references in a 
single space. Her practice seems 
to evince a modus operandi 
that is unprejudiced and brave, 
calm but enthusiastic, and this 
is refreshing to anyone who lays 
eyes on her work. 

I want to write this from a non-
prejudiced perspective, because 
it would be deceitful on my part 
to write from any other point 
of view. Observing her work, I 
make involuntary associations 
that allow me to establish a 
very strong link between my 
experience in the world and the 
work itself (with me as a random 
individual because I assume 
that this impulse to see freely is 
something that happens to other 
people when they contemplate 
Pilar’s work).

When I walked into the gallery 
where Faro del Progreso (Beacon 
of Progress) stood on display, 
Space is the Place, by the iconic 
Afrofuturist musician Sun Ra1 
automatically came into my head. 
In a broad and superficial sense, 
Pilar’s work has nothing to do 
with Afrofuturism,2 but I am going 
to grant myself the license here 
to compare and contrast certain 
things because I think there may 
exist a meeting point where the 
power of the artist’s gaze is key. 
The implicit question in the notion 
of Afrofuturism is filled with pain. 
How can you think about the 
future when the past has been 
stolen from you (in reference to 
the African diaspora), and when 
what has been documented is 
simply insufficient for building an 
autonomous history?

Power, here, resides in the 
creation of fiction, of a science 
fiction of the future through 
which it is possible to revisit 
and reclaim the past that has 
been uprooted. Which leads me 
to ask myself: what is it about 
Pilar’s work that makes me think 
of Sun Ra? What is it about the 
Afrofuturist question that I see 
in her work? I tentatively suggest 
that the answer to this lies in the 
clash between material choices, 
the act of reliving a phantom 

project (through interpretation), 
and the critical approach to 
looking at modern European 
ideals and models.  

The lighthouse that Pilar looks at 
and then builds is entropic, in the 
sense of Smithson, in the sense 
that it becomes the remnant of 
a past that never occurred. It is 
the ruin of a nonexistent past, 
in reality. At the very least, the 
object the artist builds is a body 
without a past but one that 
nonetheless, despite the shift 
in scale and language, remains 
bound to its original model and in 
some way cries out “they didn’t 
build me!”

Perhaps the strongest link I see 
between Pilar’s work and the 
ideology behind Afrofuturism is 
the relationship to a broken past. 
While the Afrofuturist authors 
worked on building a future 
through science fiction as a way 
of taking back a past that had 
been stolen from them, Pilar’s 
art works, through projects that 
never materialized, work with 
a past that was never ours to 
begin with, or that at least was 
imported from the protocols of 
ideological modernity that, in my 
opinion, have never really jibed 
with local experience. They are 
pasts that may be either absent 

or imposed; the important point 
is that they are broken pasts. 
And because of this, if they 
aren’t reformulated they cause 
pain, and when they cause pain 
they turn into myths. When the 
architectural notion that Pilar 
observes (in this case as an 
unrealized construction) is built, 
it exudes not only a sense of 
future aspiration but of the need 
to re-elaborate. Re-elaborate until 
it becomes ours. Why? Because 
in that rift, the ideologies of 
Western progress clash with 
the primordial experience local 
historical context and territory.

When the mental world of the 
progressive project clashes with 
the experience of the Chilean 
landscape, Pilar’s work becomes 
more complex. Complex because 
it understands that it is in this 
clash or conflict that we move 
and orbit the world. The nostalgia 
(is it really nostalgia?) for the 
unrealized, collapsed onto 
the landscape that was once 
indomitable (the video in the 
exhibit speaks of that quest by 
showing a journey on foot 
between Puerto Montt and 
Ensenada), becomes a question 
that I connect to the essence 
of Afrofuturism. How can we 
formulate the present and the 
future when the past does 

not belong to us? How do we 
create content by reclaiming 
the existence of a project 
unrealized but decontextualized 
and reassembled here, in 
Chile and with cardboard? The 
only thing that occurs to me is 
that if we recognize modern, 
Western images and spirits as 
fractures in our history, then 
walking through a domesticated 
landscape and confronting it 
with the reconstruction that Pilar 
undertakes, is a way of thinking 
about the future, our future, 
and assuming the distance 
implied therein.

The linearity of historical time 
(a construct, in the end) has no 
place here. I would like to think 
that in Pilar’s sculptures we can 
move beyond that and consider 
a parallel universe where the 
existence of all these monuments, 
buildings and projects is just 
as solid as it would be had they 
stood the test of time (or fully 
existed in the first place), not 
because they deserve to survive 
but because their absence is so 
powerful. In the parallel dimension 
that Pilar crafts, buildings and 
monuments rise up, assert their 
presence and exist, even if that 
existence is fragile, temporary 
and held together by cardboard 
and glue.

1 Sun Ra was an African-American musician, 
poet, and thinker as well as a pioneer of the 
Afrofuturist movement. Initially through 
jazz but in fact all throughout his career he 
cultivated a repertoire and an aesthetic that 

combined a futuristic vision with the culture 
of the black diaspora, and ultimately he 
became a seminal figure in the construction 
of contemporary Afro-American culture’s 
autonomous identity.

2 Speculative fiction that treats African-
American themes and addresses African-
American concerns in the context of 
twentieth century technoculture —and, 
more generally, African-American 

signification that appropriates images of 
technology and a prosthetically enhanced 
future– might, for want of a better term, be 
called Afrofuturism.” Mark Dery, Black to the 
Future. Duke University Press, 1994.







galeria gabriela mistral

Directora
Florencia Loewenthal
Producción y Montaje 
de la Exposición 
Alonso Duarte

© Consejo Nacional  
de la Cultura y las Artes
Registro de Propiedad Intelectual
Nº XXXX
ISBN XXXXXX
www.cultura.gob.cl
2017 — Impreso en Chile

Se autoriza la reproducción 
parcial citando la fuente 
correspondiente.

Los textos contenidos en el 
presente catálogo no representan 
necesariamente la opinión 
de esta institución.

el faro del progreso

Publicación a cargo de
Florencia Loewenthal
Textos
Rodrigo Galecio
Constanza Alarcón Tennen
Diseño Colección
y Dirección de Arte
Pozo Marcic Ensamble
Fotografías
Rodrigo Maulen
Pilar Quinteros
Traducción
Kristina Cordero
Impresión
Ograma
Tiraje 800 ejemplares

consejo nacional de la cultura  
y las artes

Ministro Presidente del Consejo 
Nacional de la Cultura y las Artes
Ernesto Ottone
Subdirectora Nacional del Consejo 
Nacional de la Cultura y las Artes
Ana Tironi
Jefe de Departamento de Fomento 
de la Cultura y las Artes 
Claudia Gutierrez Carrosa


